
 
 

Отечественная история 
 
 

 

246 

Научная статья /1Research Article 
УДК 271.2(091) (571.1)”16/19” 
DOI: 10.36718/2500-1825-2025-4-246-258 
 
Елена Александровна Шушканова 
Сибирский государственный университет науки и технологий имени академика  
М.Ф. Решетнева, Красноярск, Россия 
shushkanovae@yandex.ru 

 
 

РАПОРТЫ БЛАГОЧИННЫХ ЕНИСЕЙСКОЙ ГУБЕРНИИ  
О СОСТОЯНИИ СЕЛЬСКОЙ ПРИХОДСКОЙ ЖИЗНИ  

ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ XIX – НАЧАЛА XX в. 
 

Цель данного исследования: ввести в оборот новые архивные материалы по 
указанным проблемам, обобщить имеющиеся свидетельства благочинных, про-
анализировать тему состояния сельской приходской Российской империи. Рас-
сматриваются рапорты и отчеты благочинных Русской православной церкви о 
состоянии епархиальной жизни в волостях Енисейской губернии во второй поло-
вине XIX – начале XX в. Данный исторический источник представляет огромный 
интерес с точки зрения реконструкции жизни Церкви и российской деревни, так 
как благочиния выполняли посредническую функцию между епархиальными вла-
стями (а отчасти гражданскими) и преимущественно сельскими общинами, объ-
единенными в православный приход.  Высокая аутентичность информации в ра-
портах и отчетах благочинных определяется тем, что она формировалась на ос-
нове непосредственных и регулярных ревизионных поездок по вверенной им тер-
ритории. В ходе так называемых «объездов» благочинные проверяли состояние 
храмов, ведение церковного делопроизводства, а также собирали уникальную ин-
формацию о взаимоотношениях внутри церковной корпорации и религиозно-
нравственном состоянии прихожан. Особый интерес представляют сведения о 
религиозности крестьянства, ибо исторические источники для изучения данной 
проблемы крайне ограничены. Отчеты благочинных отразили проблемы и тен-
денции в развитии России в сложный исторический период, который характери-
зовался разложением традиционного общества, что неизбежно вело к трансфор-
мации церковной жизни.  

Ключевые слова: Енисейская губерния, благочиния Русской православной 
церкви, сельский приход, духовенство, крестьяне, религиозно-нравственное со-
стояние общества 

Для цитирования: Шушканова Е.А. Рапорты благочинных Енисейской гу-
бернии о состоянии сельской приходской жизни второй половины XIX – начала  
XX в.// Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. № 4. С. 246–258. 
DOI: 10.36718/2500-1825-2025-4-246-258. 

 
 
 
 
 
 
 
                                                           
 Шушканова Е.А., 2025 
Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. № 4. С. 246–258. 
Socio-economic and humanitarian journal. 2025;(4):246-258. 



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

247 

Elena Aleksandrovna Shushkanova 
M.F. Reshetnev Siberian State University of Science and Technology, Krasnoyarsk, Russia 
shushkanovae@yandex.ru 

 
REPORTS OF THE DEANS OF YENISEI PROVINCE ON THE STATE  

OF RURAL PARISH LIFE IN THE SECOND HALF OF THE XIX CENTURY – 
EARLY XX CENTURY 

 
This paper examines reports and accounts by deans of the Russian Orthodox Church 

on the state of diocesan life in the volosts (districts) of Yenisei Province in the second half 
of the 19th and early 20th centuries. This historical source is of great interest for recon-
structing the life of the Church and the Russian village, as deaneries served as intermedi-
aries between diocesan authorities (and, to some extent, civil authorities) and the pre-
dominantly rural communities united in the Orthodox parish. The high level of authentic-
ity of the information in the deans' reports and accounts is determined by the fact that it 
was compiled on the basis of direct and regular audit visits throughout the territory en-
trusted to them. During these so-called "tours," deans inspected the condition of churches 
and the management of church records, and also collected unique information on the re-
lationships within the church corporation and the religious and moral state of parishion-
ers. Information on the religiosity of the peasantry is of particular interest, as historical 
sources for studying this issue are extremely limited. The deans' reports reflected the 
problems and trends in Russia's development during a complex historical period charac-
terized by the disintegration of traditional society, which inevitably led to the transfor-
mation of church life. The purpose of this study is to introduce new archival materials on 
these issues, summarize existing deans' testimonies, and analyze the state of rural par-
ishes in the Russian Empire. 

Keywords: Yenisei Province, deaneries of the Russian Orthodox Church, rural 
parish, clergy, peasants, religious and moral state of society. 

For citation: Shishkanova E.A. Reports of the deans of Yenisei province on the 
state of rural parish life in the second half of the XIX century – early XX century // Socio-
economic and humanitarian journal. 2025. № 4. P. 246–258. (In Russ.). DOI: 
10.36718/2500-1825-2025-4-246-258. 
 

 
 

Введение. Благочинием в  Рус-
ской православной церкви именуется 
часть епархии, объединяющая груп-
пу приходов, находящихся в территори-
альной близости друг от друга.  После со-
здания самостоятельной Енисейской 
епархии в 1861 г. на ее территории к  
1863 г. было сформировано 17 благочин-
ных округов, которые в большинстве сво-
ем охватывали сельские приходы. Во 
главе каждого округа епископ назначал 
благочинного, целью которого было, во-
первых, управление церковной жизнью 
на местах; во-вторых, регулярное ин-
формирование о состоянии дел на при-
ходах правящему архиерею.  Вследствие 
этого рапорты благочинных являются 

ценнейшим источником для реконструк-
ции истории сельской приходской жизни 
в Российской империи. И при этом, на 
наш взгляд, источником, недооценен-
ным в историографии.   

Высокая достоверность информа-
ции, которая поступала от благочиний, 
определяется тем, что она основывалась 
на регулярных личных ревизионных по-
ездках благочинных по своему участку. 
Кроме того, строгой типовой формы для 
рапортов и отчетов благочинных не су-
ществовало, поэтому в целом они лише-
ны бюрократического штампа и характе-
ризуются живым, а порой весьма откро-
венным стилем изложения. Хотя, как 
свидетельствуют авторы, изучающие 



 
 

Отечественная история 
 
 

 

248 

данный источниковый пласт, «в разное 
время и в разных местностях содержание 
отчетов благочинных могло иметь свою 
специфику» [1]. И это также представля-
ет интерес с точки зрения определения 
региональных особенностей церковной 
жизни. Видеть историю России исключи-
тельно в вертикальном разрезе значило 
бы упрощать реальную картину: обще-
ственная жизнь России (включая и цер-
ковную организацию), с учетом огромно-
сти территории, была представлена не-
похожими как экономическими, так и 
социокультурными сегментами.  

Цель исследования – анализ 
рапортов, отчетов и журналов благочин-
ных с точки зрения осмысления наибо-
лее важных проблем жизни сельских 
православных приходов Енисейской гу-
бернии в царской России. Ключевой из 
этих проблем представляется, на наш 
взгляд, тема религиозности сибирского 
крестьянства. Православная церковь в 
силу исторических особенностей явля-
лась в России элементом государственно-
го механизма. Соответственно присут-
ствует не вполне решенный вопрос: по-
чему Церковь, которая воспринималась 
монархической властью в качестве несу-
щей опоры государственности, не удер-
жала ее от разрушения в 1917 г.   

Хронологические рамки исследо-
вания охватывают 1861–1917 гг., т. е. 
время существования Енисейской епар-
хии в границах Российской империи. 

Материалы и методы. Источ-
никовой базой исследования стали доку-
менты фондов Красноярского государ-
ственного архива Красноярского края 
(ГАКК): прежде всего Енисейской духов-
ной Консистории, в которую поступали 
отчеты и рапорты благочинных, а также 
фонды отдельных благочиний. В каче-
стве корреляции указанных источников 
используются исследования по истории 
сельских храмов, в частности Барабанов-
ской церкви Красноярского уезда [2].  

Использование документов благо-
чиний в качестве реконструкции сель-
ской приходской жизни Русской право-
славной церкви представляется весьма 

перспективным вследствие того, что ин-
ститут благочиний в Енисейской губер-
нии не был формальным органом цер-
ковной организации ни с точки зрения 
влияния на повседневную церковную 
жизнь, ни с точки зрения неизбежной 
бюрократической составляющей этого 
церковного звена. Нарастающая с начала 
синодательного периода бюрократиза-
ция представляла серьезную проблему 
церковной организации, которая трево-
жила в том числе отдельных представи-
телей правительства. С.Ю. Витте, будучи 
председателем Комитета министров Рос-
сии, в аналитической записке «О совре-
менном положении Православной церк-
ви», написанной в 1905 г., констатиро-
вал, что «в настоящее время наше цер-
ковное управление носит замкнутый 
канцелярский характер; иерархия сно-
сится с народом чрез посредство бумаг, 
редко входя в непосредственное живое 
общение» [3].  

Эта характеристика менее всего 
распространялась на благочинных. Тем 
более что с определенного времени они 
не назначались, а избирались.  Во второй 
половине XIX в., после длительного пе-
риода господства поместно-крепостни-
ческой системы, в российское общество 
стало возвращаться выборное начало, 
наиболее ярко воплотившееся в земской 
реформе Александра II. Хотя Сибирь это-
го начала не теряла, так как в отличие от 
европейской России не имела помещи-
чьего землевладения, а развивалась по 
пути общинного самоуправления. Тем не 
менее разрушение крепостнической си-
стемы оказало влияние и на церковную 
власть: в конце 1860-х – начале 1870-х гг. 
епископы по указанию Св. Синода стали 
предоставлять духовенству возможность 
избирать благочинных на своих съездах. 
Судя по большому количеству сохранив-
шихся баллотировочных актов, выборы 
проходили не номинально.  Документы 
также показывают, что выборы благо-
чинных были конкурентными, порою 
очень жаркими, и сопровождались от-
крытой внутрикорпоративной борьбой. 



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

249 

Результаты и их обсуждение. 
Анализ архивных материалов благочи-
ний свидетельствует, что их должност-
ные обязанности были столь широки, что 
только перечисление их заняло бы целую 
страницу. Исследователь О.П. Цысь, си-
стематизировав обязанности благочин-
ных, выделил следующие их функции: 
финансовую, как первейшую (действи-
тельно, в фондах благочиний явно пре-
обладают приходно-расходные ведомо-
сти); наблюдение за богослужебной дея-
тельностью и делопроизводством духо-
венства; кадровые вопросы во вверенных 
округах (назначения, перемещения, атте-
стации, наказания и пр.); выполнение 
предписаний духовного начальства в от-
ношении хозяйственных дел прихода; 
наблюдение за морально-нравственным 
состоянием причта [4, с. 146–155]. 
         Часть этих задач решалась способом 
текущей переписки с приходами (т. е. 
бюрократическим путем), а часть путем 
личных ревизионных поездок или, как 
они тогда чаще всего назывались, «обо-
зрения церквей». Наибольший интерес с 
точки зрения реконструкции истории 
сельской приходской жизни в Россий-
ской империи представляют именно вто-
рые материалы. Они представлены в ар-
хивных фондах рапортами, отчетами 
благочинных по обозрению церквей и, к 
сожалению, сохранившимися в малых 
количествах журналами путешествий. 
Хотя по своему содержанию все эти раз-
новидности информационных сообще-
ний мало отличались друг от друга.  

В пути благочинные проводили 
много времени и, хотя это зависело от 
территории округа и удобства дорог, 
продолжительность поездки в Енисей-
ской епархии составляла не менее двух 
недель. Благочинный Красноярского 
округа указывал в 1897 г., что «с переез-
дами по проселочным дорогам, иногда 
очень утомительным, для обозрения 
церквей по благочинию употреблено 15 
дней. Что в общем даст на каждую цер-
ковь 1,82 дня» [5, л. 1].  

Предметом внимания благочин-
ных во время поездок по вверенной им 
территории были сферы церковной жиз-

ни, требующие личного присутствия. Су-
дя по всему, приезд благочинного был 
неожиданным для приходского батюш-
ки, так как в журналах благочинных 
встречаются сообщения о том, что по 
приезде их церковь оказалась закрытой, 
что священник уехал в город на базар, 
или что застал пьяным псаломщика. 
Участие священника во время обследо-
вания церкви было обязательным, а ча-
сто вместе с ним присутствовал церков-
ный староста. Анализ рапортов по ито-
гам таких ревизий показывает, что бла-
гочинных интересовали: 

1) храмы: их физическое состоя-
ние, внутреннее убранство и церковные 
земли (прихрамовая территория, клад-
бища и земельные наделы, выделенные 
церковному клиру в пользование); 

2) церковный клир с самых раз-
нообразных сторон его жизнедеятельно-
сти: богослужебная практика, ведение 
делопроизводства на приходе, матери-
альные нужды, атмосфера взаимоотно-
шений внутри церковной корпорации и 
пр.; 

3) прихожане: общий уровень ре-
лигиозности, их отношение со священно-
служителями, характер проведения цер-
ковных праздников и пр.  

В данном исследовании представ-
лена информация, относящаяся в первую 
очередь к отношениям церковного клира 
и прихожан. Тем более что относительно 
состояния храмов отчеты выглядят за 
редким исключением единообразно. По-
давляющее большинство рапортов сви-
детельствует, что «в церкви найдено все в 
порядке», «из обозренных церквей почти 
все, в отношении опрятности и благо-
устройства, имеют отрадный вид» [5, л. 
1], «во всех церквях Св. Дары и Св. Миро 
в достаточном количестве, без оскуде-
ния, доброкачественно и сохраняются с 
должным благоговением и в приличных 
сосудах» [6, л. 1].  Благополучие по этой 
части обследований объясняется тем, что 
активное строительство сельских храмов 
в Енисейской губернии происходило с 
середины XIX в., а потому они просто не 
успели обветшать.  Правда, встречается 
немало жалоб на плохие печи и холод в 



 
 

Отечественная история 
 
 

 

250 

храме: «в храме такая стужа, что нельзя 
руку вынуть из рукава шубы; пока пере-
крестишься, руки окоченеют» [7, л. 5]. 
Также довольно частыми были записи о 
неудовлетворительном состоянии сель-
ских погостов, которые нередко имели 
плохую ограду, а потому не защищались 
от вторжения деревенского скота.  

Пристальное внимание благочин-
ных было направлено на ведение дело-
производства. Сельские церковнослужи-
тели отвечали за надлежащее ведение 
множества документов: метрических 
книг, исповедальных росписей, клиро-
вых ведомостей, описей церковного 
имущества и пр.  Хотя во всех отчетах 
указывалось, что «церковное письмовод-
ство ведется удовлетворительно» [8,  
л. 11], мы встречаем детальные и разно-
образные замечания по ведению доку-
ментов. Весьма частыми из них были 
расхождения в описях церковного и риз-
ничного имущества (опись и наличе-
ствующее имущество не совпадали друг с 
другом). Причина была в том, что пред-
меты церковной утвари ветшали и выхо-
дили из употребления, а новые описи не 
составлялись.  

Другое распространенное нарека-
ние по делопроизводству на приходах: 
неаккуратное ведение метрических книг 
и брачных обысков. Как правило, это 
были неточности и описки в фамилиях: в 
архивном фонде нам попался объемный 
рапорт, который состоял исключительно 
из перечисления описок в актах граж-
данского состояния всех церквей благо-
чиния, что показывает их распростра-
ненность. Надзор властей за метриками 
был взыскательный: в одном из рапортов 
1900 г. благочинный сообщал, что при-
ходской священник, несмотря на строгое 
предупреждение, продолжает позволять 
нарекать крещаемых младенцев трудны-
ми именами: Кира, Керкира, Елпидифор 
[9, л. 29]. 

Немало упреков вызывало небреж-
ное заполнение брачных обысков – обяза-
тельного документа для вступления в 
брак, где указывались полные имена, 
возраст, сословие и чин, семейное поло-

жение вступающих в брак. Обычно 
нарушения состояли в неаккуратном за-
полнении бумаги или отсутствии спра-
вок. Но встречается информация о более 
серьезных проступках: например, благо-
чинный Канского округа пишет о записи 
брака несовершеннолетних – жениху 
было только 14 лет и 9 месяцев.  

Судя по состоянию текстов отче-
тов, они внимательно (с карандашом или 
ручкой) читались правящими архиерея-
ми и визировались. Встречаются помет-
ки и даже пространные записи Преосвя-
щенных на полях отчетов, которые пред-
ставляют особый исследовательский ин-
терес. Например, в упомянутом рапорте о 
незаконном венчании возраст жениха 
был подчеркнут епископом, что говорит 
об экстраординарности события. Или в 
прошении о проведении перевыборов 
благочинного правящий архиерей в этом 
отказывал, написав о «бесполезности сей 
переписки», поддержав тех, кто получил 
большинство баллов согласно акту. При-
влек внимание сигнал благочинного 
Ачинского округа за 1871 г., где он сооб-
щает, что в одном из приходов «причт 
сей церкви совершает браки … большей 
частью выдавая детей без ведома согла-
сия родителей». Рядом приписка архи-
ерея: «за сим строже наблюдать» [10,  
л. 42]. 

Из рапортов благочинных видно, 
что одним из наиболее тревожащих их 
явлений была религиозная холодность 
паствы. В рапорте священника Евгения 
Угрюмова в 1869 г. засвидетельствовано, 
что «большая часть прихожан холодны к 
религиозным своим обязанностям, так 
что во дни святых праздников, особенно 
летнею порою, храмы Божии посещают-
ся очень немногими жителями сел и в 
пост христианский долг исповеди и Свя-
того Причастия исполняется усердно до-
вольно редко, а в большинстве отбывает-
ся как некая повинность вследствие 
настояний со стороны духовенства» [11, 
л. 24]. Или из рапорта благочинного 3-го 
участка Красноярского округа владыке 
Евфимию в феврале 1901 г.: «В религи-
озном отношении население приходов 



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

251 

стоит на довольно низком уровне разви-
тия. Христианский долг исповеди и Свя-
того Причастия ежегодно исполняется 
далеко не всеми прихожанами. Да и те, 
кои пребывают на таинстве исповеди и 
Причастия, более-менее не обнаружива-
ют ни надлежащего благоговения, ни яс-
ного сознания силы и действия таинств» 
[9, л. 198].  

Следует обозначить само понятие 
религиозности в соответствии с тем 
смыслом, который вкладывался в него 
авторами в рассматриваемый нами пе-
риод. Характерно, что в церковных до-
кументах широко употреблялся термин 
«религиозно-нравственное состояние 
паствы»: тем самым разделялись поня-
тия нравственности вообще и нравствен-
ности религиозной. Второе было более 
узким понятием и включало в себя сле-
дующее: посещение богослужений, испо-
ведование грехов и принятие Святого 
Причастия, соблюдение заповедей Бо-
жиих в повседневной жизни, соблюдение 
постов и православных праздников, го-
товность к пожертвованиям на храмовые 
нужды и содержание клира.  

Тенденция охлаждения веры в 
российском народе в XIX в. достаточно 
широко представлена в художественной, 
научной, публицистической и другой ли-
тературе. В целом устоялась мысль о по-
ступательности и устойчивости этой тен-
денции. Однако свидетельства благочин-
ных показывают, что тема народной ре-
лигиозности оказывалась несколько 
сложнее и противоречивее. Например, в 
журналах благочинных об обозрении 
церквей, где детально характеризуются 
приходы, находящиеся в территориаль-
ной близости друг от друга, оценки рели-
гиозности разнятся. В рапорте благочин-
ного по Канскому округу в 1897 г. указы-
вается, что в селе Уринское при Троиц-
кой церкви «религиозность не упадает, а 
увеличивается» и «храм прихожане по-
сещают в большом количестве». Но в  
с. Бражное, которое стояло от Уринского 
всего в 25 верстах, «религиозно-
нравственное состояние прихожан нужно 
сказать не вполне удовлетворительное» 
[12, л. 8]. Сам автор полагал, что жизнь 

на приходе напрямую зависит от энергии 
и авторитета священника.  

Убеждение о приоритетном влия-
нии практической пастырской деятель-
ности на состояние религиозности при-
хожан мы находим также в разнообраз-
ных документах епископов, которые, 
например, настаивали на чрезвычайной 
важности для прихожан священнической 
проповеди.  Обращает на себя внимание, 
что отсутствие живой проповеди крайне 
беспокоило церковные власти. В доволь-
но объемной записке 1882 г. по результа-
там поездки епископа Исаакия по Ени-
сейской епархии владыка написал: 
«Паства Енисейская мало назидается, 
проповеди священников недостаточно 
понятны для простого народа, да и те го-
ворятся, обыкновенно, редко… Живого, 
согретого любовью, слова паства почти 
вовсе не слышит» [13, л. 9].   

Как следует практически из всех 
отчетов благочинных, священники пред-
почитали не собственные проповеди, а 
читали их из различных церковных из-
даний. Повсеместно по этой части обсле-
дования приходов благочинные свиде-
тельствовали, что «за богослужением 
собственного составления не произноси-
лось» [14, л. 33]. Впрочем, усилия цер-
ковных властей по этой части давали не-
которые результаты: к началу ХХ в. со-
общения, что священники используют 
проповеди собственного сочинения, 
начали появляться в рапортах. 

Высокое значение фигуры пастыря 
в религиозной жизни крестьянства не 
вызывает сомнения.  Но известная пого-
ворка «каков поп, таков и приход» в ре-
альной приходской жизни действовала 
не однолинейно. В одном из рапортов 
благочинного в 1869 г. на неутешитель-
ное состояние религиозности епископ 
Никодим сделал значимую, на наш 
взгляд, приписку: «это от того, что кре-
стьяне не находят здравых понятий о 
долге христианском, а сие конечно от то-
го…что не слушают пастыри церковные» 
[11, л. 24]. Другими словами, не все в деле 
воспитания религиозной нравственности 
народа было в руках пастырей.  Кроме 
них сильное влияние на религиозность 



 
 

Отечественная история 
 
 

 

252 

оказывали внешние условия жизни кре-
стьянства. И эти негативные внешние 
воздействия были разнообразны.  

В качестве примера можно приве-
сти проблему пьянства русских в ино-
родческих районах: на юге в Минусин-
ском и Ачинском уездах, на севере в Ту-
руханском крае. Читая отчеты благочин-
ного Ачинского уезда за 1873 г., где фик-
сируется состояние каждого селения, 
встречаешь одни и те же записи: «глубо-
ко развитая наклонность к пьянству», 
«нетрезвость – преобладающий порок», 
«в праздничные дни шумные разгулы, 
доходящие до безобразий» [15,  
л. 109,111,112,]. Исследователь Д.В. Аве-
рьянова, отмечая, что пьянство прини-
мало угрожающие размеры среди ино-
родцев Минусинского уезда, пишет: 
«были и прозаические причины пьян-
ства: близость кабаков, которые содер-
жали русские купцы и которые зная сла-
бость инородцев к вину, спаивали их в 
коммерческих целях» [16]. То же наблю-
далось на севере губернии. В 1913 г. епи-
скоп Никон посетил Туруханский край и 
был поражен тем, что «водкою залит и 
пропитан весь край» [17, с. 155].  

Хотя проблема пьянства обнару-
живала себя не только в инородческих 
районах Енисейской губернии: произ-
водство алкоголя в конце XIX в. 
неуклонно росло и в России, и в том чис-
ле в Сибири. В обзоре Енисейской губер-
нии за 1888 г. указывалось, что «в отчет-
ном году винокуренные заводы потреби-
ли хлеба более предшествовавшего года 
на 62.930 пуд» [18, с. 12]. И что хуже – на 
селе активно развивалось производство 
домашнего спиртного. В рапорте благо-
чинного 3-го участка Красноярского уез-
да за 1906 г. встречаем информацию, что 
в частных домах распространилась от-
крытая торговля водкой и, как пишет ав-
тор, этим промыслом стали заниматься 
даже девицы, приобретая на извлекае-
мую от продажи выгоду себе наряды. 
Или как пишет благочинный Канского 
уезда, «есть одно страшное дело – это 
распространение тайных винокуренных 
заводов» [14, л. 34]. 

Другим внешним фактором, кото-
рый, по мнению благочинных, оказывал 
негативное влияние на религиозность 
крестьянства, называлась близость к го-
роду. Один из священников Енисейского 
округа объяснял это следующим обра-
зом: «в приходах, которые ближе к горо-
ду, как например … (идет перечисление 
населенных пунктов. – Е.Ш.), можно ска-
зать, что благочестие хотя и развито, но 
не настолько, причиной чему служит то, 
что жители сих приходов в праздничные 
и воскресные дни, которые следовало бы 
употребить на молитву, удаляются от 
прихода в Енисейск для сбыта своих про-
дуктов» [19, л. 11]. Кстати, если опреде-
лить внешние причины, которые, напро-
тив, усиливали религиозность населения, 
то их благочинные тоже называли.  
В 1913 г. священник Канского уезда 
написал, что «за последнее время заме-
чено возрастание числа лиц, совершаю-
щих неуклонно свои христианские обя-
занности», а объясняет это неурожаями 
последних лет, «грозно напомнившими 
населению о необходимости упования и 
молитвы» [7, л. 26].  

Очень интересные сведения о про-
блеме влияния объективных факторов на 
состояние народной религиозности об-
наружились в отчете благочинного свя-
щенника за 1897 г. по Красноярскому 
округу, который цивилизационно был 
более развит, чем остальные.  Так, имен-
но здесь проходил так называемый Мос-
ковский тракт, появление которого стало 
одной из причин возвышения Краснояр-
ска и упадка Енисейска. Благочинный 
сообщал, что жители многих деревень, 
прилегающих к тракту, постепенно за-
бросили свои пашни и стали жить ис-
ключительно на заработки от извоза. 
Однако со строительством железной до-
роги и открытием пассажирского и то-
варного движения извозный промысел 
упал. Благочинный писал, что «матери-
альное положение причтов мною вве-
ренного благочиния год от года падает и 
это прямо зависит от падения матери-
альной обеспеченности прихожан».  
И далее: «Из тетрадей братских доходов 



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

253 

оказывается, что доходы вообще за по-
следние три года пали почти наполови-
ну» [5, л. 3]. А пишет об этом благочин-
ный опять же в связи с проблемой не-
трезвости. В том числе и священников, 
которые здесь даже пропускали по этой 
причине богослужения. В ряде отчетов 
указывается также вредное воздействие 
на нравственное состояние прихожан со-
держания ими постоялых дворов (так 
называемое дворничество), соседство со 
ссыльными поселенцами, близость золо-
тых приисков. 

Таким образом, на религиозность 
населения влияли цивилизационные 
факторы: в частности, разложение тра-
диционных аграрных отношений и раз-
вивающийся товарно-промышленный 
уклад. Священник Тимофей Подкопаев 
пишет в этой связи: «Замечено мною 
также, что те селения благочиния, где 
при постройке железной дороги скопля-
лись пришлые рабочие, вскоре же под-
вергались нравственному разложению от 
соприкосновения с этими «культуртреге-
рами» худшего качества» [5, л. 8]. В этой 
цитате удивляет,  во-первых, использо-
вание столь редкого термина в рапорте 
сельского благочинного; во-вторых, про-
ницательность автора, который восполь-
зовался немецким словом для обозначе-
ния тенденции, которую он описывал. 
Ведь под культуртрегером понимался че-
ловек-колонизатор, скрывающий свои 
истинные цели под маской распростра-
нения культуры и просвещения.  

В этой связи представляется, что 
царская власть в России если не игнори-
ровала, то явно недооценивала проблему 
народного образования. К.П. Победонос-
цев, который 25 лет возглавлял Святей-
ший синод, фактически писал о ненуж-
ности народной грамотности. В своей 
статье «Народное просвещение» он 
утверждал следующее: «иной настаивает 
на необходимости поселянину знать фи-
зику, химию, сельское хозяйство, меди-
цину; иной требует энциклопедию поли-
тических наук и правоведение… Но мало 
кто думает, что отрывая детей от домаш-
него очага на школьную скамью с такими 
мудреными целями, мы лишаем родите-

лей и семью рабочей силы, которая необ-
ходима для поддержания домашнего хо-
зяйства, а детей развращаем, наводя на 
них мираж мнимого или фальшивого и 
отрешенного от жизни знания, подвер-
гая их соблазну мелькающих перед гла-
зами образов суеты и тщеславия» [20].   

Представление о том, что кресть-
яне не видели смысла обучать своих де-
тей грамоте, неверно. Причем, как писа-
ли сами благочинные: «сельское населе-
ние смотрит на министерскую школу (от 
министерства просвещения. – Е.Ш.) как 
на школу более высшего типа по сравне-
нию с церковно-приходской».  Любо-
пытные цифры на 1893 г. приводит свя-
щенник 4-го благочиния Канского уезда: 
«в благочинии 5 церковно-приходских 
школ против 18 министерских. В церков-
ной обучается 171 мальчик и 93 девочки. 
В министерских 573 мальчика и 218 де-
вочек. Средним числом выходит, что 
церковно-приходская школа обслужива-
ет 52 учащихся, а министерская 43» [14, 
л. 33]. И все же грамотность в деревне 
была крайне низкой, о чем свидетель-
ствуют протоколы общинных сходов, где 
расписавшихся («руку приложивших») 
были лишь единицы.  

Неграмотные крестьяне не могли 
прочесть вечернее или утреннее правило, 
самостоятельно приготовиться к Прича-
стию, они не могли читать Евангелие, ча-
сто устные молитвы были искажены.   
Многие священники писали, что у кре-
стьян «имеются в обращении, особенно 
между людьми преклонного возраста, 
само измышленные молитвы, весьма не-
высокого достоинства» [9, л. 198].  Необ-
разованность подавляющей части кре-
стьянства была причиной повсеместного 
распространения суеверий, которые, как 
писали благочинные, «употребляются 
при сеянии хлеба, овощей, при охоте на 
зверя и дичь, очень часто заговоры при-
меняются и как врачебное средство» [9, 
л. 153].         

Безграмотность была одной из се-
рьезнейших причин поверхностной 
народной религиозности. Это подтвер-
ждает в своем отчете 1900 г. благочин-
ный Енисейского уезда: «Знания прихо-



 
 

Отечественная история 
 
 

 

254 

жанами начальных истин веры, запове-
дей и молитв страдают путанностью по-
нятий и сбивчивостью. Среди подраста-
ющего населения с развитием грамотно-
сти в тех селениях и деревнях, которые 
имеют школы, замечается улучшение в 
этом направлении» [9, л. 141]. Благочин-
ный Красноярского уезда, рассуждая в 
рапорте епископу о том, что у прихожан 
«знание молитв даже начальных, не го-
воря уже о знаниях христианского веро-
учения весьма слабое», заключает: «но 
заслугу и помощь духовенству может 
оказать ни что иное, как только школа» 
[9, л. 153]. Благочинный 4-го участка 
Енисейского уезда написал: «Если кто и 
знает правильно читать молитвы, то это 
исключительно только те, которые учи-
лись в школах или в домах» [9, л. 160]. 

Количество школ, особенно мини-
стерских, к началу ХХ в. росло. И все же 
длительное время по сути единственным 
институтом в России, который занимался 
образованием простолюдинов, была 
Церковь. Решить эту задачу ни матери-
ально, ни физически, она не могла, а 
следовательно, время для развития 
народного просвещения и образования 
было упущено. Эту проблему в будущем 
решили большевики, которые в процессе 
культурной революции попутно поменя-
ли и важнейшие мировоззренческие 
установки населения страны. 

Ревизионные материалы благо-
чинных дают уникальную информацию о 
наиболее распространенных пороках в 
народе. О них упоминают в своих отчетах 
многие священники, которые получали 
эти сведения, что называется «вживую». 
Скажем, в 1900 г. благочинный 1-го 
участка Енисейской губернии перечис-
ляет самые, на его взгляд, распростра-
ненные: «пьянство, леность, недоброже-
лательство, зависть. осуждение ближних, 
воровство, сквернословие (последний 
порок у многих обратился в привычку и 
как таковая не оставляется в присутствие 
женщин и детей и даже сидя за трапе-
зой)» [9, л. 153]. В том же году благочин-
ный 1-го участка Красноярского уезда го-
ворит о следующих укоренившихся по-

роках: «обманы, ругательство, пьянство, 
воровство и разврат» [9, л. 100]. Приме-
чательно, что здесь же благочинный пи-
шет: «воздействовать же на них священ-
никам очень трудно, потому что преда-
ющиеся этим порокам или совсем не бы-
вают или бывают весьма редко в храме 
Божием» и избегают встреч со священ-
ником [9, л. 100].  

Информация благочинных об уча-
стии сельских жителей в богослужениях не 
кажется нам уникальной, учитывая, что 
подробные данные о посещениях храма 
присутствуют в богослужебных журналах 
(где указывалось число молящихся и при-
частившихся на каждой службе) и испо-
ведных росписях. Последний документ 
представлял собой посемейный список 
всех проживающих на территории прихода 
(за исключением младенцев менее года), с 
указанием сведений о посещении ими ис-
поведи и Причастия. Обобщая сведения 
исповедных росписей, благочинные дава-
ли следующие общие оценки: посещение 
богослужений было неравномерным в за-
висимости от сезона (в зимнее время мо-
лящихся было больше, но с началом ве-
сенне-летней страды храмы пустовали); 
самые массовые службы отмечались в цер-
ковные праздники; женщины посещали 
богослужения чаще, чем мужчины. Здесь 
вновь уместно отметить высокую досто-
верность материалов благочинных: в по-
дробном исследовании, проведенном нами 
по одному из типичных приходов Енисей-
ской губернии, статистически подтвер-
ждаются все вышеуказанные оценки бого-
служебной практики в селах [2]. 

Ценная информация содержится в 
исследуемом нами источнике в области 
взаимоотношений на приходе: во-
первых, между клириками, во-вторых, 
между ними и прихожанами. По боль-
шей части отношения эти были миролю-
бивые. Но разногласия внутри священ-
нослужителей, конечно, были. Как, на-
пример, отмечается в одном из текстов: 
«священник бывает раздражителен и го-
ряч вследствие того, что диакон бывает к 
нему непочтителен, а псаломщик поло-
жительно груб и дерзок» [9, л. 4].  В дан-



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

255 

ном случае благочинный видит винов-
никами несогласия обе стороны. Но бла-
гочинные в своих рапортах правящему 
архиерею не отказывались и от персо-
нальных характеристик. Например, о 
настоятеле: «Службы совершает неопу-
стительно (неукоснительно. ). В обраще-
нии с прихожанами вследствие болез-
ненного состояния – нервности, не лас-
ков и груб, за что прихожанами не лю-
бим и пастырского влияния на них не 
имеет» [21, л. 4]. Могли возникать внут-
ри клира разногласия по финансовым 
вопросам: например, есть упоминания о 
недовольстве при разделах братских до-
ходов. 

И все же самым распространен-
ным замечанием благочинных было ви-
нопитие клириков. Проблема эта требует 
отдельного рассмотрения, но можно от-
метить, что она, во-первых, безусловно 
нарастала. Характерным можно считать 
отчет по 2-му благочинию Красноярского 
округа за 1897 г., где священник дает по-
дробную характеристику церковному 
клиру. Мы посчитали: из девяти священ-
ников троих он обвинил в пристрастии к 
спиртному, а псаломщиков из девяти – 
четырех [5, л. 4–6]. Во-вторых, это была 
комплексная проблема, включающая в 
себя в том числе бесправие сельских 
священников. Епархиальные власти 
смотрели на нетрезвость священнослу-
жителей хотя и не без тревоги, но терпи-
мо. Жесткие санкции к таким священно-
служителям применялись в крайних слу-
чаях: например, при систематическом 
совершения богослужений в нетрезвом 
виде. Что следует из ведомостей Енисей-
ской духовной консистории о делах и 
предосудительных поступках духовен-
ства епархии [2, с. 50].   

 На основании рапортов благочин-
ных складывается представление о пре-
имущественно миролюбивых, добрых 
отношениях сельского духовенства и 
сельчан. Но противоречия присутствова-
ли, и не только личностные, на которые 
чаще всего указывали благочинные. Так, 
не всегда отрегулированной процедурой 
было выделение общинной земли клиру. 
Порою церкви отводилась земля далеко 

не лучшего качества, из-за чего возника-
ли о тяжбы: в 1868 г. в с. Коркино причту 
Вознесенской церкви землемер отмеже-
вал луга, от коих причт решительно от-
казался, мотивируя тем, что «эти земли 
негодны». Конфликт дошел до того, что, 
когда причт церкви все же воспользовал-
ся покосами по своему выбору, коркинцы 
просто отобрали у него скошенное сено 
[2, с. 31]. Но это были, конечно, отдель-
ные случаи, а вот на нежелание общин-
ников материально участвовать в содер-
жании приходского имущества, включая 
жилищные условия для клириков, сви-
детельств масса. Обращают на себя вни-
мание записи, подобные этой: «Мало по-
купают свечи. Очень скупы к вознаграж-
дению причту за необязательные требы» 
[9, л. 53]. Или: «Местные жители к свое-
му храму недостаточно усердны, что до-
казывается очень редкими и незначи-
тельными пожертвованиях с их стороны 
в его пользу» [9, л. 185]. 

Недоумение вызывают противоре-
чивые общие оценки народной религи-
озности в рапортах благочинных. Чита-
ем: «состояние благочестия развито в 
народе довольно» и рядом – «религиоз-
но-нравственное состояние прихожан 
малоутешительно». Или у одного и того 
же автора: «большинство ведут жизнь 
усердную, но в праздничные дни шум-
ные разгулы, доходящие до безобразия» 
[15, л. 109]. «В редких приходах, – пишет 
благочинный в своем путевом журнале, – 
постится одна треть прихожан, да и из 
них лишь немногие приобщаются Свя-
тых тайн и крови Христовой» [22, л. 50].  
И тут же: «Большинство прихожан – лю-
ди богобоязненные». Эта амбивалент-
ность так бросается в глаза, что требует 
объяснения.   

Конечно, многое в приходе зависе-
ло от пастыря, внешних условий жизни, 
доходов населения и пр. Например, по 
тем же свечным доходам в разных церк-
вях одного и того же благочинного 
участка картина очень разная. Но оче-
видно, что здесь наблюдаются более 
сложные процессы. Внешне церковная 
жизнь была благополучной: росло число 
церквей, поднимался уровень образова-



 
 

Отечественная история 
 
 

 

256 

ния священников, народ посещал храмы, 
заботился об их содержании и т. д. Но 
при этом религиозность немалой части 
прихожан носила внешний характер: ве-
ра становилась привычкой, атрибутом 
жизни, она не опиралась на глубокое по-
нимание основ христианского вероуче-
ния, знание Евангелия. Эти внутренние 
признаки духовного неблагополучия, 
конечно, были заметны и многократно 
описывались. Но открылись они в пол-
ной мере в период социальных ката-
клизмов после февраля 1917 г. Ведь со-
ветская власть была не только актором 
атеистической политики, но и маркером 
духовного состояния общества. Специ-
ально обратились мы к архивному фонду 
«Помощника Енисейского губернского 
прокурора по Красноярскому уезду», 
чтобы определить, с какими ходатай-
ствами обращались в контрольные орга-
ны люди в первые годы советской вла-
сти, когда уже началось закрытие церк-
вей. Просмотрев жалобы граждан Крас-
ноярского уезда на неправильные дей-
ствия органов следствия и дознания в 

1923–1924 гг., мы ни разу не встретили 
церковной тематики: в основном это жа-
лобы на необоснованные штрафы, на не-
справедливую конфискацию имущества 
при неуплате налога, незаконные дей-
ствия милиции и пр. [2, с. 104–105]. 
Иными словами, нельзя сказать, что 
народ грудью стал за свои святыни, в ко-
торых нуждался и которые любил. 

Заключение. Рапорты благочин-
ных представляют большой интерес для 
реконструкции событий и явлений цер-
ковной и общественной жизни России 
XIX–XX вв., которые нельзя почерпнуть 
ни в каких других документах. Безуслов-
ная уникальность этого исторического 
источника во многом определялась ро-
лью и значением должности благочин-
ного.  Как поэтично сформулировал свою 
миссию один из них – священник Кан-
ского уезда Алексей Барков: «Благочин-
ному приходиться быть и суровым 
начальником, и знающим руководите-
лем, и благодушным советчиком» [10,  
л. 26].  

 
 

Список источников 
 

1. Государственный архив Красноярского края (ГАКК). Ф. 564. (Енисейский ар-
хиерейский дом). Оп. 1. Д. 43. 

2. ГАКК. Ф. 674. (Енисейская духовная консистория).  Оп. 1. Д. 5004. 
3. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 853. 
4. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 1023. 
5. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 1243. 
6. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 2336. 
7. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 4196. 
8. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 4637. 
9. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 4727. 
10. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 5004. 
11. ГАКК. Ф. 674. Оп. 1. Д. 7518. 
12. ГАКК. Ф. 700. (1-ое Благочиние церквей Канского округа). Оп. 1. Д. 19. 
13. ГАКК. Ф. 708. (Благочинный 1-го участка) Оп. 1. Д. 29. 
14. ГАКК. Ф. 708.  Оп. 1. Д. 38. 
15. ГАКК. Ф. 824. (Минусинское духовное правление). Оп. 1. Д. 135. 
16. Аверьянова Д.В. Духовенство и прихожане Минусинского уезда: борьба за 

трезвость в Минусинском уезде в конце XIX – начале XX вв. // Genesis: исто-
рические исследования. 2019. № 4. С. 74–84. 

17.  Витте С.Ю. О современном положении православной церкви //Православный 
портал Азбука веры. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija _Tserkvi/russkaja-
pravoslavnaja-tserkov-i-gosudarstvo/10_43 (дата обращения: 25.05. 2025). 



 
 

Социально-экономический и гуманитарный журнал. 2025. №4 
 

 

257 

18. Новак В.Н. Отчеты благочинных как источник по региональной истории Рос-
сии второй половины XIX – начала XX века // Вестник ТвГУ. Сер. «История». 
2020. № 4 (56). 

19. Обзор Енисейской губернии за 1888 г. Красноярск. 1889. 
20. Победоносцев К.П. Народное просвещение // Свободная библиотека Виките-

ка. URL: https://ru.wikisource.org/wiki/Народное_просвещение_ (Победонос-
цев) (дата обращения: 02.06.2025).  

21. Цысь О.П. Организация управления институтами Русской Православной 
церкви на Тобольском Севере в ХIХ – начале ХХ вв.: очерки истории. Нижне-
вартовск, 2017. 272 с. 

22. Шушканова Е.А. Архиерейский дом Красноярска: вехи истории (XIX – начало 
XXI веков). Красноярск, 2017. 367 с. 

23. Шушканова Е.А. Церковь Святой Параскевы села Барабановское Енисейской 
губернии в контексте сибирской истории (вторая половина XIX – XX вв.). 
Красноярск, 2019. 146 с. 

 
References 

 
1. Gosudarstvennyi arkhiv Krasnoyarskogo kraya (GAKK). F. 564. (Eniseiskii 

arkhiereiskii dom). Op. 1. D. 43. 
2. GAKK. F. 674. (Eniseiskaya dukhovnaya konsistoriya).  Op. 1. D. 5004. 
3. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 853. 
4. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 1023. 
5. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 1243. 
6. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 2336. 
7. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 4196. 
8. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 4637. 
9. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 4727. 
10. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 5004. 
11. GAKK. F. 674. Op. 1. D. 7518. 
12. GAKK. F. 700. (1-oe Blagochinie tserkvei Kanskogo okruga). Op. 1. D. 19. 
13. GAKK. F. 708. (Blagochinnyi 1-go uchastka) Op. 1. D. 29. 
14. GAKK. F. 708.  Op. 1. D. 38. 
15. GAKK. F. 824. (Minusinskoe dukhovnoe pravlenie). Op. 1. D. 135. 
16.  Aver'yanova D.V. Dukhovenstvo i prikhozhane Minusinskogo uezda: bor'ba za trez-

vost' v Minusinskom uezde v kontse XIX – nachale XX vv. // Genesis: istoricheskie 
issledovaniya. 2019. № 4. S. 74–84. 

17.  Vitte S.YU. O sovremennom polozhenii pravoslavnoi tserkvi //Pravoslavnyi portal 
Azbuka very. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija _Tserkvi/russkaja-
pravoslavnaja-tserkov-i-gosudarstvo/10_43 (data obrashcheniya: 25.05. 2025). 

18. Novak V.N. Otchety blagochinnykh kak istochnik po regional'noi istorii Rossii vtoroi 
poloviny XIX – nachala XX veka // Vestnik TVGU. Ser. «IstoriYA». 2020. № 4 (56). 

19. Obzor Eniseiskoi gubernii za 1888 g. Krasnoyarsk. 1889. 
20. Pobedonostsev K.P. Narodnoe prosveshchenie // Svobodnaya biblioteka Vikiteka. 

URL: https://ru.wikisource.org/wiki/Narodnoe_prosveshchenie_(Pobedonostsev) 
(data obrashcheniya: 02.06.2025).  

21. Tsys' O.P. Organizatsiya upravleniya institutami Russkoi Pravoslavnoi tserkvi na 
Tobol'skom Severe v KHIKH – nachale KHKH vv.: ocherki istorii. Nizhnevartovsk, 
2017. 272 s. 

22. Shushkanova E.A. Arkhiereiskii dom Krasnoyarska: vekhi istorii (XIX – nachalo 
XXI vekov). Krasnoyarsk, 2017. 367 s. 

23. Shushkanova E.A. Tserkov' Svyatoi Paraskevy sela Barabanovskoe Eniseiskoi gu-
bernii v kontekste sibirskoi istorii (vtoraya polovina XIX – XX vv.). Krasnoyarsk, 
2019. 146 s. 
 



 
 

Отечественная история 
 
 

 

258 

Статья принята к публикации 01.09.2025/ 
The article has been accepted for publication 01.09.2025. 

 
Информация об авторе:  
Елена Александровна Шушканова, доцент кафедры «Философия и социальные 
науки», кандидат исторических наук, доцент 

 
Information about the authors: 
Elena Aleksandrovna Shushkanova, Associate Professor at the Department of Phi-
losophy and Social Sciences at the Institute of Social Engineering, Candidate of Historical 
Sciences, Docent 
 

 
  


